# 聖性と霊性の変遷

地 球倫理の構築に向けて

は、皆さんで判断してください。 において私の数年の思考が一つの結晶に至っているかどうか であると思います。これが神の問題なのです。そのことを念頭 文明史を世界的に理解するには、欠かせない問題、 これは私が数年前から考えて、考え抜いたことで、実は人類の 今日の主題は、 聖性と霊性の変遷としておりますけれども、 中核の問題

最初に取り上げたい。

類文明の実態を知りたいとき、やはり重要な文献である聖書を

# はじめに エデンの園の二本の樹

ことから、 文明の姿を表しているのですね。これを綿密に読み解くという 始めたい。神話というものは、非常に象徴的なもので、一つの にも一度、 最初に、 お話したことですが、 解釈学という学が生まれてくるのですけれども、 エデンの園の二本の樹のことを話します。これは前 やはり重要なので、ここから

> 服 部 英

べし」という歴史だったのです。蛇は人を欺いたのではなく、 たように、「知恵の樹の実を食すれば、汝は神のごとくになる の樹なのです。人類の歴史というものは、まさしく蛇が予言し は二本の樹があった。一本目が生命の樹、そして二本目が知恵 園からの追放、それがよく語られるのですが、本当は、そこに の樹の話だけになってくるのですね。アダムとイヴのエデンの る、あの知恵の樹ですね、善悪を知る樹とも言われている、こ けがあったように、つまりイヴが蛇に唆されて、その実を食す はだんだん忘れて行って、あたかもエデンの園には一本の樹だ す。そこに実は二本の樹が植えられていた。それを後世の人々 ご存知のように、『創世記』のなかにエデンの園がでてきま

市国家のことです。パリの国立図書館に所蔵されているものは

日本語では「神の国」と訳していますが、本当は都

Ш

「神のキビタスについて」という

に出てくるエデンの園です。

本ですね。

いる挿絵です。アウグスティヌスのDe Civitate Dei(神の

国

図書館に保管されている本で、 になっているということです。この絵(図1)は、 があったということです。 のごとくになる。そして神自身を消去していく。こういう歴史 真実を述べていたのですね。それを食した人類は、まさしく神 く見ると、二本の樹というものは、 ま取り上げたのは『創世記』第二章七―九の言葉です。 一五世紀に、羊皮紙に書かれて 「知」と「命」 パリの国立 の二者選 ょ

て、

図1

理性と霊性の乖離

惑星に生命が誕生して三八億年、それは一三八億年前のビッ 対して、 る理性と霊性の乖離となって表れる。 バン以来の大宇宙の生成を映す如くに、ひたすらに すなわち創世記に見るこの知と命の二者選一は文明史にお の発展を続けてきた。この自己創出系という語を、 霊性はまさしく命に関わるものです。 理性が知を形成するのに 地球という水の 自 己創 私

系

うに一 は申し上げたい。 と霊性との乖離、 頃の本当のイメージだったわけです。そしてすでにここで理性 ている。これは一五世紀に描かれた絵でありますけども、 ますけれど。「エデンの園」 い」という樹の方にアダムとイヴが移りまして、その樹に巻き 樹なのですよ。で、もうひとつの「この果実を食べては の方にアダムとイヴがいて、そして神に出会う。それは生命 生命の樹が左側にある。 ラテン語です。まずここに二本の樹がある、ということです。 ついているのが、蛇なのです。ちょっとイグアナみたいに見え が流れ出ているという記述もありますね。で四本の川 つの画面に時の流れが書かれているのです。ですから上 四世紀、 一五世紀の描き方は、 ということが描かれている、というふうに私 右側に知恵の樹があるのです。このよ の章を読むと、そこからは四 日本の絵巻にも似 いけな その 本

現されている。 ユネスコ創立五〇周年シンポジウム「科学と文化; 未来へ 究所でも、岩佐さんが、このテーマで発表したことがあります らにそのすべての構成部分が他のすべてと相助ける相互扶助 る発展を続けてきたということです。ですからすべては大自然 は超越的な創造主によって創られたのではなく、 授だったときに使っています。 者がパリで三〇年ぐらい前に、 エーシスというこの言葉は、 誌の中村桂子さんも同じことを言っていますね。 オー (Interdependence) のネットワークを結んでいる。これは当研 の道」 中にあり、 立場から言明しているわけであります。 すべては結び合い、 のちの実相であります。 新しい存在把握が「全は個に、 「創発自己組織系」と言われているのと同じです。 特に華厳思想では。 が残した「東京からのメッセージ」には、 ポイエーシスという語の訳として使っています。 万有相関(Interconnectedness)の相を持つ。 日本では、 いかなるものも孤立していない。 すでに仏教でそういうことが言われ 一九九五年に国連大学で行われた それを量子物理学は、 フランシスコ・ヴァレラという学 私の造語ではありません。 エコール・ポリテクニックの教 個は全に遍照する」 自己創出によ オート・ 完全な科学 量子物理学 これ と表 自然 生命 の共 ポイ 伊 さ 東

# 科学革命後の存在論

る。

ね。

です。 なぜならば、 かし、 葉だから、 世記の一章二八節の言葉なんですね。これは神が人に与えた言 れたと書かれている。「産めよ、増やせよ、 言葉なのですね。アダムとイヴを創ったあと、 は正当だという人が根拠とするもの、それが聖書に現れる神 なります。そこで、次の言葉が問題になってくる。自然の搾 七世紀以来、 Dualismと言います。 り二元論というものが現れる。心身を二分する。主客を二分す の存在論の正反対の仮説の上に成り立っていたことです。 の神はもはやキリスト教の人格神ではない。 を限りなく透明な一点に近い存在に追いやっているのです。 カルト 問題は そして人間だけが特別な地位に立ちます。その二分法を 自然を客体として、 空飛ぶ鳥、 この立論ほど身勝手なものはない、と言いたいのです。 そのデカルトは、 の理論に立っている。科学主義の父とい 一七世紀以来世界を律してきた近代科学技術文明 我々のやっていることは正しいという論になる。 自然は資源と看做され、 地球資源の搾取を押し進めた近代科学主義は、 と言ったのはそのためです。 地を這う全ての生き物を従わせよ。」これ そこから何が起こったのでしょう? 神 人間と峻別する、そういうことです の存在を証明すると言 人間による搾取の対象と 地に満てよ、 そのデカル パ 神はこう述べら スカルが われるデカ いながら、 デカ 1 海の つま が代 は創 デ

魚、

だ、というのが私の批判であります。 合の良いときだけに引用するという誠に身勝手な無節操な立論 を否定しているのです。ですからみずからが否定したものを都 表する近代科学主義は、まさしく人格神としての創造神の存在

11

とにしよう、ということであります。 論というものは都合が悪い、シャットアウトする、考えないこ 作用です。それがベルクの言う外閉であります。だから、 ですが、ベルクが言いたいのはどういうことか、 いうのは、フォークルージョンという言葉で、これも造語なの するのは、オーギュスタン・ベルクが使った言葉です。 づかぬふりをしています。これは、「外閉」ですね。私が引用 の近代科学主義者たちは忘却しております。 です、ハルマゲドン(最終戦争)によって。 る。すなわち、 書のこの言葉を引用するものは、もうひとつのことを忘れてい 失った人間の理性と霊性との乖離であった。さらに言えば、 このとき起こっていたのは、 「都合の悪いことは、外に出して戸を閉める」という意識 聖書には終末論があるのです。つまり、この世は終わるの 同じ神話には終末論というものが説かれてい ホールネス、つまり全人性を あるいはわざと気 その終末論を、 簡単に言え 外閉と 終末 ح 聖

### 精神の砂漠化

地球環境の破壊が人類自身の破壊に通じることが認識される

談が鼎談になりました。 られるならむしろ議論に加わってください、ということで、 聴に行きたいと言われた。そこで私は中村さんに、あなたが来 なっていたのですが、それを知った中村桂子さんが、それを傍 入ったから。オーギュスタン・ベルクと私が対談することに 載っております。ほんとういうと鼎談ですね、中村桂子さん 半分を失った」と。この対談は藤原書店の『環』という雑誌に との対談でこう言っていました。「この時、人間はその存 も下位に位置づけられました。オーギュスタン・ベルクは、 至上主義により、人間の全人性を形作る感性と霊性は理 学革命のあとに起こった一八世紀の啓蒙主義。 実は良きこととして捉えられてきたということがあります。 時間帯に起こった異常事態、すなわち人間の「心の砂漠化」に ようになったのは、ごく最近のことです。実は、 対応していると私は見ております。ところがそれが歴史的には 地球の砂漠化は、 全人類史から見ると、およそ二万分 すなわち、 かけがえの 性より 0 理 在 私

ます。 0 れはいいことを指摘しておられるなと思ったのですけれど、こ てそれがどうしても越えられない」という彼の実感ですね。こ 会議に行くとそこには 山折さんの感想を言い直しますと、 また、「啓蒙」と共に見直されるべき言葉に「普遍」 ある時山折哲雄さんが、こう述懐していました。 〈普遍〉という黄金の尺度が引か つまりユニヴァーサ れてい が 国 あ ル

聖性と霊性の変遷

とがユニヴァーサルなのです。 かじめ決まっていることに問題がある。その一つとは、 Uni(一つに) Verso(向かう)という意味なのです。ですから、 (普遍) という言葉の意味になるのですね。Universalとは、 見非常にいい考えに見えます。しかし、実はその一つがあら 西欧的、男性的価値なのですね。そこに向かうこ あくま

覧になってください。 て、比文研で話した時お見せした映像で気がつかれた人いませ こういう捉え方です。それから子どもは、理性が未発達な存 のですね。女性は、理性と感情を切り離せない存在であると、 が差別されたかというと、まず女性。それから、子どもだった こったということを考えなければいけない。ではその頃、 す。これは理性の光で蒙を啓くことであり、 ライトンメント、フランス語では、リュミエールというので 上下関係を作り出した。「啓蒙」は、英語で言いますと、 たということですね。つまり、普遍が上位、特殊は下位という かし考えねばいけないのは、その一方で、上下関係を作り出し !与えられております。しかし、それによって、差別化が起 確かに世界で謳歌された「光の世紀」啓蒙の時代というもの 人類の物質生活と福祉に多大の進歩をもたらしました。 つまり未熟な大人に過ぎません。 ラファエロの絵、 絵は素晴らしいのですが、子どものイエ あるいはボッチチェリーの絵をよくご 実はルネッサンスについ 理性に特別の地位 エン なに L

> な、 未熟な大人だ、というとらえ方ですね。 いうことが、いま言ったことに対応しているのです。子どもは る。そんな名匠が描いても、幼子イエスの顔は可愛くない、 顔じゃないのです。そのようにわざとボッチチェリーのよう どもを少しでも大人に見せようとしているのですね。子どもの スが、 スがちっとも可愛くないのです。聖母マリアが抱いているイエ あるいはラファエロのようなルネサンスの名匠が描いてい 幼児の可愛さを持っていません。なぜならば、

きたわけです。 のです。原住民はその蒙を啓かれるべき存在として差別されて たからです。理性と他の能力の区別ができてない、との理由な ぜならば、彼らは理性・感性・霊性を渾然一体として生きて のですが、植民地のいわゆる原住民は皆未開民族とされた。 さらによくないのは、そのあとに起こってくる植民地時代

### 普遍から通底へ

もの、 実は臨床的知というものが可能になってくる。それはまた全人 ながら、その底に響きあうものを認識することです。響きあう はどういうことかと言うと、異なる文化を異なるままに尊重し 底」という考え方です。トランスバーサルという考え方。 これに対し、我々が未来的価値として提唱するのは、 魂の奥底で共振するものを探求する。これによって、 それ

は、

Ŕ

す。このことを、私はユネスコ本部に行って話したところ、 のです。 皆さんが分担して訳出したのが、 いたのです。このシンポジウムは、 で、「文化の多様性と通底の価値」と題するシンポジウムを開 してくれました。 連の良心と言われるユネスコの責任者は、この意を直ちに理解 ですが、 的なアプローチとも言える。そういうことが可能になってくる 文、仏文で出版されましたが、日本版は、 諸民族に和というものを可能にする互敬の立場でありま 通底は 普遍は、 「和して同ぜず」の立場になるのです。すなわ それで、 論語の言葉を引用すれば、「同して和せず」 我々とともに、二〇〇五年、 出ております。 ユネスコからの報告書が英 この研究センターの パ 玉 IJ

# 文明の衝突とその根元

思います。一九九三年にサミュエル・ハンチントンが、この題 界を八つの文明圏に区別しておりますけれども、そのそれぞれ チントンの論は、 な本にして、それを出したのは九六年です。ところがこのハン のすごくメディアに喧伝されたものですから、彼はそれを大き lizations? と、クエスチョンマーク付きですけれど。これがも で論文をフォーレン・アフェアーズに発表した。Clash of Civi 頂点に宗教があるとして、 ここで、「文明の衝突」ということについて、 非常に問題を孕んでいる。なぜなら彼は、 宗教で色分けしたのです。 お話したいと しか 世

> そこに露呈しております。 思っております。他の宗教の内包している寛容に対する無知 に敷衍しています。 ダによって破壊される二○○一年の九・一一事件は、この論 植え付けました。ニューヨークのトレードセンターがアル 衝突、クラッシュになるということをいうわけです。 崩壊で終わった。その次にくるものは何かというと、文明 す。これは一九九○年にソ連の崩壊、その前のベルリンの壁 とは何かと言うと、冷戦すなわち共産主義対資本主義の戦 明間の戦争であると予言するわけですね。 のモデルで考えたことです。闘う宗教。それを他の宗教に勝手 立証したかに見えました。しかし、ハンチントンの誤謬、 文明というものは必ず衝突するという妄想を世界の人 宗教というものを彼自身が生きてきたユダヤ・キリスト イデオロギーの戦いが終わったいま、 私はこれが彼の犯した最大の誤謬であると 次に起こる戦争は イデオロギー この それ 八々に カイ

は、

# ヘブライズムの特殊性

ている、ということを理解しなければなりません。 ラームの三つのことですね。このアブラハムの宗教、 のです。アブラハムの宗教とは、ユダヤ教、 ブライズムに属する宗教群は、 彼の考えている宗教は、実はアブラハムの宗教と言われるも 人類史上、 キリスト教、 特殊な位置を占め なぜなら すなわち イス

とが起こったのですね。 ども、その神が四世紀、それまではキリスト教を迫害していた 形作ることになります。 そのときに砂漠の神が緑のヨーロッパに導入される、というこ ローマによって公認されるということがありました。 それは非常に過酷な自然を持つ砂漠の神でありましたけれ 他の神を妬む神としての唯一神が出現するからで この異質なものの融合が西欧の本質を つまり、

まり、 イサクを騙して、上に登っていくのです。 アブラハムは「上に行けばいる」というようなことを言って、 なのです。聖書では、アブラハムはイサクを連れて、 サクを生贄にせよ、と。この生贄というのが、 私が挙げた例が、ユダヤ人の祖、アブラハムの受けた試練で ような葛藤は、 は凄いものですよ。 登る、その途中、 コーストなのです。このような不条理なことを命ずるのが神 来、 イサクです。それなのにある日、神からお告げが下る。 アブラハムは百歳になってやっと、一人息子を得るのです 理性と不条理の葛藤ですね。 薪の上で丸焼きにする羊を指すのです。これが本当の 西欧は聖俗の葛藤の歴史を歩むことになります。この 他の文明圏には、実は見られないものです。 ホロコーストはどこにいるの?」と聞く。 何度も何度も、 普通の生贄じゃない。 不条理の最たるものとして イサクが、「お父さん、 ホロコーストという 喉を短刀でかき ヘブライ語でホ シナイ山 生 つ イ

11

生贄の仕方だったのです。

です。 かも、 いにコンスタンチヌス帝が公認する、こういうことになるわけ が公認するまでに、 この砂漠の不条理の神が導入される。ですから、それをローマ ギリシアを引き継いでいます。同じ地中海文明です。そこに、 やはりギリシア的な理性を、生きていたのです。 導入されるわけですね。ローマという大帝国も、 ね。そして、こういう不条理の世界が、緑のヨーロッパに、 で助けられるという話なのです。聖書のこの部分はすごいです めて、アブラハムに「お前の信仰は分かった」、と述べ、それ 子を殺そうとするんです。と、そのときその手を天使が引き止 ストだ」、と言うのです。そして彼は刀を取ってほんとうに息 準備する。そして最後にイサクに、「息子よ、 時間をかけて、 山の中で、アブラハムは薪を積んで、その儀式を黙々として 燦々と降り注ぐ太陽のもと、何を生きていたかというと、 地中海文明という明るい文明を生きてきたヨーロッパに 迫害したキリスト教が力をつけていって、 三世紀半かかっているのですね。そのぐら お前がホ 口 地中海の青 ーマは古代 口 コ |

空、

## ヨーロッパの姿

۱ ا この合成されたヨーロッパの姿を私が描いたのが、 ラーの図 ② 2 です。 シャネルのロゴに近いですね。 ロゴスと

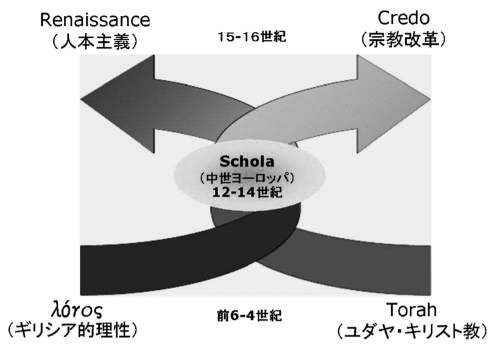


図2

は、

丸山真男が、

日本の思想には座標軸がないということを言って

図のちょうど留め金のとこにあるのですね。

これをもとにしてすべてが判断される、

という軸ですね。座標軸という言葉

なる。 だという風に私は言いたいわけです。 クレド 起こるル ないだろうと、 信じる、 言われたルネッサンス。そしてもう一方が、それとほぼ の姿であろうと思います。 ンチドレッシングは、 よく使う例を挙げると、 ですね。ところがこれが水と油のように、 ダヤ・キリスト教の戒律の世界、 か いものの合成だから、 ッシングなのですが、 Ĺ これに関してですが、スコラ哲学、これが西欧思想の その中心にスコラ哲学というものが生まれる、 それが四世紀に、 油と酢に分かれていきます。その現象、 そしてその合体からヨーロッパの中世が形成され ·の世界つまりへブライズムに戻る。 クレド 日 という世界に帰るということであります。 ターとカルヴァンによる宗教改革です。 1 口 ッ 私は思っております。 パ が分かるにはこういうふうに考えなきゃ それが再び分裂を始めるわけです。 ローマの こう振っていると、 フレンチドレッシングのように。 テーブル 別れた一方が、 おかげで、 ロゴスとは、 の上に瓶で置 ですから、 トーラーというの ギリシア 合体せざるを得 ほんとうは相容 非常に美味 これがヨ ギリシア的 こちらは この先ほどの 11 7 ソロ。 ということ お 0) 1 きま 座標 同 口 口 てく な理 帰 ツ フ 私 ユ

コラ哲学です。いました。ヨーロッパ世界には完全な座標軸がある、それがス

たのがスンマ・テオロジエという巨大な本でした。Theologia 常に重要な本なのですが、そこにも書いてありますけれども、 しくアリストテレスなのです。それまで実は、 スト教神学をギリシアの形而上学と論理学で止揚したものでし がある本です。 ジカとも言います。 ストテレスの形而上学の論理を当てはめた。そして、完成させ ティヌスを中心に展開されてきた教父哲学というものに、 授業をやっているのですね。そのトマスが、それまでアウグス アキナスでした。この人は非常に優れていて、セミナー形式の キノから来た人がいました。これがアキノのトマス、トマス・ 集まってきていたのですけども、その中の一人でイタリアのア ありました――にはヨーロッパ中からいろいろな学者や学生が ヌは実は一三世紀、ソルボンというお坊さんが創った神学校で 貢献が非常に大きい。そのときパリのソルボンヌ――ソルボン 近代ヨーロッパの形成にはアラビアの世界、イスラーム世界の (神学)のSumma 伊東先生が書かれた『十二世紀ルネッサンス』という本、 のちに黄金の智恵と呼 ではそのギリシアとは何かと言うと、 その神学の集大成ですが、そこに描かれたの (集大成) という意味です。 スンマ・テオロ それは、 ばれたものであります。 廣池千九郎の『論文』くらいの巻 トマスの場合、 ソルボンヌでそ これはキリ アリ まさ 非

> 学、 あるカテドラルの中で一番美しい大聖堂ですね。 かし見事な合成でした。シャルトルの大聖堂、ヨーロッパに数 れがさきほど申し上げたように、本来は無理なものの合成、 ン語に翻訳されたばかりのものでした。このトマスの仕 よってイベリア半島のトレドの図書館でアラビア語版からラテ のですね。しかもそのアリストテレスは一二世紀ルネサンスに ないのです。トマスが初めてアリストテレスを取り入れている では実はプラトンの研究はしても、アリストテレスに言及して のですが、ラテン語の本も含めてすべて教父神学でした。 n が書かれるまで、実際にはギリシアの本も相当読まれていた スンマ・テオロジエは、 シャルトルの大聖堂だ、とトイン トマスの神 事、

# ルネサンスの意味

ビーも言っています。

行ったら、バチカンを訪問して欲しいのですけれど、私はここるわけです。で、その時にルネッサンスというものが起こります。一四世紀の終わりからすでに北イタリアで始まるんですけども、一五世紀には素晴らしい美の結晶となる。実はこのルども、一五世紀には素晴らしい美の結晶となる。実はこのルとも、一五世紀には素晴らしい美の結晶となる。実はこのルこのスコラ哲学が、一四世紀ぐらいから再分裂を始めます。

オサントリスム した。ですから、ここに見るのは、 宗教を語れるのか、 の世界みたいな、そのくらいの若者ですよ。そういうところで 審判のキリストなどは、 ちらの方に注意したほうがいい。 りにもその造形が素晴らしいから皆名作と言っていますが、そ そこにあるのは人間美なのです。宗教美ではありません。あま れはミケランジェロが描いています。 ものだったことです。システィーナ礼拝堂の壁画や天井画、 素晴らしい美術作品は、 はっきりと覚えているのは、そこを飾っている全ての美術品 ているのです。そこにまずショックを受ける。 だと。バチカンは何者より大きいと、こんな線を引いて比較し 何何の寺院の大きさはここまでだ、ということを示しているの は何ですか、と聞いたら、ランスの寺院、 ンピエトロの入口には奇妙な線がたくさん引かれている。これ ものは何か。 に敬虔なキリスト教の世界を感じないのです。 ントリスム (Anthropocentrism)、 審判まで、ここに描かれている絵はすべて人間的なのです。 聖書の世界が描かれているのですが、キリストによる最後 まずは、 (Theocentrism) 本当に祈れるのかと、 倨傲。 筋肉隆々とした若者です。 実は敬虔なるものではなく、 私はショックを受けましたが、 実は人間美なのです。 神中心主義からアントロポ ルネッサンスに起こったテ 人間中心主義への回帰で 創世記の話から始めて全 シャルトルの寺院、 私は違和感を覚えま けれども、 バチカンにある ボディビル 人間的な 最後の 私が サ あ

> ア美術もそうでしたから つまりこれがギリシアへの回帰の意味なのですね。

き、

る。 この変化を、 す。そこでは既に聖性というものは消失していることに注意し 義としてのヒューマニスムというものの意味だということで ということですね。ですからこれがギリシアへの復帰、 教画であったのに、それが美術品としての対象に変わってくる なのですが、ほんとうに合体することだったのです。それが宗 でのコミュニオンというのは、ミサの聖体拝受もコミュニオン ンス人には主体があり、対象がある、対象を知覚する。 すが、その移行は、Communion(合体)からPerception(知覚 になる。神さえも対象になる、ということが起こったのです。 なければいけません。 へ、こういうふうに言ってもいい、ということでした。 実はヨーロッパでもほんとうにキリスト教が生きて 人は神に見られた存在でありました。 神に見られている存在であったのが、今度は神を見る存在 私はスイスの美術評論家と議論したことがありま いつも神が見てい ルネサ たと

#### 聖性の凋落

言葉が出てきますけど、それを最初に説いたのは、 それでは聖なるものとはなにか。Le Sacré 聖性の凋落ということについて考えてみたいのですけ ル ・サクレという エミー

す。その三者とも考えているのは、古代から諸民族に信仰さ チェア・エリアーデ デ と、これが非常に近いのです。 を比較文化的に考えれば、 のですね。そこに「神聖」 洋ではマナといわれた神霊なのです。それらは全て通じあうも 含めたこの三者を比較してみますと、ひとつ言えることがあ トーのダス・ハイリゲも勿論「聖なるもの」で、デュルケムを クレという言葉もエリアーデと共に有名になりました。 ました。この二人ともフランス語で本を書いています。 ますけれど、同じルーマニア人の劇作家イオネスコに紹介され 人は、ルーマニアの人なのです。私はパリで一度だけ会ってい 語ですが、フランス語で、ル・サクレです。エリアーデという ligeダス・ハイリゲという言葉を使っています。これはドイツ その彼に影響を与えた人がいる。それがルドルフ・オットー 化される。ところがそれはエリアーデの独自の考えではなく、 (Rudorf Otto, 1869–1937)だと思います。オットーがDas Hei ユ これらは共にキリスト教のパラダイムを超えているので ヌミナ的なものをヌミノーゼというのですけ 地中海地方ではヌミナ、アラビアではジン、それから太平 ル ケム に出てくる迦微 (Emile Durkheim, 1858–1917)。その観念がミル (Mircea Eliade, 1907-1986) によって深 あるいは 日本語にもあります。 (カミ)という言葉を考えてみる やはりル・サクレ、 「聖性」というものがあ れども、 本居宣長の あるいはダ ル・サ オッ これ

> は、 て、

ラン人もまた、星辰・ ターが生まれる前のプロトゾロアスター教を生きていた古代イ クロードの古代都市』という本で指摘しています。ゾロアス うことです。これは加藤九祚さんが、私も書評を書いた れは聖性が顕現する場合です。 エリアーデの方では、ヒエロファニーという言葉を使った。そ れは山や谷や森に満ちている大いなる他者という一面がある。 ならば、やはり本居宣長の神の概念にもそれがあるのです。そ 他者)であると言っています。大いなる他者ということを言う 言う。さらに、オットーはそれをガンツ・アンデレ ス・ハイリゲ、ヌミナ的なもの、ヌミノーゼ、これに非常に近 た、ということです。 これらの聖性は山川国土すなわち大自然に宿るものであ 西アジアのゾロアスター教の原型を見てもそうだったとい 世界を超越したものではないのです。 エリアーデは、そういうものが色々なところに顕現すると 日月・ 地水火風には神が宿ると信じて 聖なるものの示現であります。 最近私が (大いなる 知ったの

0

#### 超越神

に被造物すなわち大自然の創造主、 であります。 神が現れるのです。これがヘブライ人の神、 ところが、 西暦前 実はこの神は、 三世紀ごろ、その大自然の外に位 最初は人格神として、そして徐々 言い換えれば、 ヤハウェ(エ 地球を超越 (ホバ)

に対峙される。これは日本では間違える人が多いのですが、 という概念が初めて現れるわけです。 界と人類を創造した創造主としての超越神以外にはあり得な ではこの超越神こそが聖なるものとなる、ということが起こ するものとして、姿を現してくる。ですからヘブライズムの 内在」(Immanence) 創造主と被造物の対置です。 これが唯一神教の世界であり、 ユダヤ・キリスト教の伝統では、 あの世・この世の対置ではないのです。 なんです。 超越と内在、こういうふう 「超越」 聖性というときはこの世 その反対が現実の世界、 (Transcendence) 超越と内在 彼 中

ですが、それを至高の神として崇拝する、という選択であった 神々をすべて排除したのではなく、アテン神、 神教Henotheism、 はまだ厳密な意味での一神教Monotheismではなかったという 初めではないことになります。 はそこから始まったという説です。 と呼ばれたところですけれども ン・アテンがアケトアテンでー が私の結論であります。 こう言う人がいます、 それは前一四世紀にアメンヘテプ四世、すなわちアクエ とも言うべきもので、 造語を借りますけれども、 最初の一 マックス・ミュラー(Friedrich Max しかしアクエン・アテンの改革 ―これはのちにエル・アマルナ 神教はエジプトで生まれた、 すると一神教はユダヤ人が 宗教改革を行った。 エジプトの これは日輪なの これは選一 既 神教 存 0

Trans-substantiatioというこのラテン語は表しているのです。 受するのはキリストと合体するということなのです。それを が変化してキリストになるわけです。だから今もミサで聖体拝 パンはそのキリストの言葉によって実体変化するのです。 り」と言って葡萄酒とパンを弟子たちに配りますね。 トが最後の晩餐で、「これは我が血なり」、「これは我が肉体 体変化」です。 だけキリスト教の言葉を出しますが、Trans-substantiatio、「実 私の結論は、この宗教改革の挫折の本当の原因は、ファラオそ を変えざるを得なかった、ということがありました。 前を変えざるを得なかった。ツタンカーメンと。このように名 たちの反乱があった、これは確かです。この反乱はかなり こで私の解釈を申し上げたい。確かにテーベのアメン神の神官 壊するのですね。アクエン・アテン一代で。 にしぼむ花です。 な言葉で、槿花というのは、 く短期で挫折したのでしょうか? ということです。ではこの宗教改革がなぜ槿花 エジプトで起こったことはこれに似ている。 のものの実体変化にあった、ということなのです。ここで少し の神官たちの言うように古来の神々を復活させて、自分も名 アクエン・アテンを継いだ少年王ツタンカーテンは 例えば、葡萄酒とパンですが、イエス・キリ エジプトの一神教は槿花一朝の夢のごとく崩 朝顔の類なのです。 槿花一朝の夢とは私の好き つまり、 何故でしょう。 朝咲いてすぐ 朝の夢のごと その時 ファラオ 実体

ベ く

たちの反乱とこの革命の挫折の真因ではないかと私は思うに至 の神官たちが仕えるべき現人神がなくなった。このことが神官 てアテン神に仕える身となったのです。ですから、もはや本来 アテンは自らがアテン神の神官になってしまった。大神官とし でありました。 自身が実体変化する。それまでのエジプトのファラオは現人神 王であるとともに神です。 ところがアクエン・

な

### 一神教の出現

傾ける。すると、その見えない神はモーゼにこういうことを言 あり、この世にいるような現われ方なのです。その神は、 神の声を聴いている。この神は語るのですね。だから人間的で レブという山中で燃える木を見ています。燃える灌木の陰から を授かるシーンの記述が重要です。そこに至る前、 ヤハウェ(エホバ)との契約に始まる、と言わねばなりませ Monotheismの出現、 の民を救い出せ」。それでモーゼは聞き返します。姿が見え アブラハム・イサクの神だといいます。それでモーゼは耳を ればなりません。 それでは本当の一 「 パ ロ 『出エジプト記』 (ファラオ) のもとに行き、苦役にあえぐイスラエ 神教=唯一神教の出現ということを考えな いかなる他の神の存在も認めない唯一神教 の、モーゼがシナイ山に登り神から十戒 これはやはりシナイ山におけるモーゼの モーゼはホ 自分

ギリシア語にもラテン語にもまたのちの欧米語にもこのような というこの語はbe動詞ハーヤーの一人称未完了形なのですが、 うことを表しているのですね。ヘブライ原典に表れるエヒー は七十人訳はこの言い方ひとつで、この神が生きた存在だとい きオンという「存在」を表す語が現在分詞になっています。 れですと、hの音が入るのです。「ホ」という男性の冠詞が なっているのです。このアポストロフィーの逆のアクサン、そ です。ところが、ここだけは、ホ・オーン (ò ẅv)、 葉は中性なので、中性の冠詞がついている。ト・オン(tó óv) 語を習った人は気がついたと思うのですが、「存在」という言 とも言われる、そこにでてくるギリシアはwvです。 者が集まってギリシア語版を編纂したものですが ginta訳があって――これはアレクサンドリアで、七十人の学 とされている。その表現はEgo sum qui sum「われは有りて有 んどの学者が扱っているのはラテン語なのですね。これ が原典なのです。私はヘブライ語ができません。しかし、ほと 版のラテン語では Ego sum qui sumですが、聖書はヘブライ語 するものなり)」。これがその神の答えだったのです。Vulgata は、「エヒーエ・アシェル・エヒーエ(われは有りて有らんと の名前を聞かれたらどう答えればいいのですか?」その答え るもの」です。Vulgataのまた元となるギリシア語版にSeptua いから。「あなたの名前は?」と。「エジプトにいる民に貴方 ——七十人訳 男性形に が聖

ほどです。 形がないの

で正

確な訳は難しく、

これだけで一

冊の本が書ける

てシナイ山に行きます。そして、シナイ山にこもってヤハウェ オと対決し、 ところで、 モーゼの民とは何か? 自らの民を率いて紅海を渡り、 モーゼはご存知のようにエジプトに行き、 実は、 パリでユダヤ人の学者に教 エジプトを脱出し ファラ ح

殊性なのです。民族の形成と宗教の成立が同 てはじめて成り立ったということですね。これがユダヤ人の特 それが直ちにではなかった。すなわちヤハウェとの契約によっ き連れて出てきた一群の人々がユダヤ人になるのです。 約束の地カナンに帰る、という話ではないのです。モーゼが引 られて労役を課され、その苦境からモーゼのおかげで脱出して に、ユダヤ民族というものがあって、それがエジプトに連れ去 とっては目から鱗でした。 ことなのです。自らユダヤ人であるその学者は、それはまさし わったことですが、ユダヤ人という民族は何時できたかという と決定的な契約を結ぶ、つまり十戒を授けられるわけです。 くExodus(出エジプト)の時だと言ったのです、これは私に 普通人々が漠然と考えているよう 一事であること、 しかも

あります。「われの外、 ところで、ヤハウェがモーゼに授けた十戒の中に次の 少し先で、こういう言葉も出てくる。 何者をも神と信じるな」。 「汝は他の神を拝む それからま 言葉が これこそがユダヤ人の特殊性であります。

現している、と私は思います。 の言葉の世紀を超えた相似、ここにヘブライズムの原型が姿を Allāh。こうですね。 ではないですか。シャハーダの言葉はアラビア語で lā ilāha illā 言葉です。これは、ほとんどヤハウェ(エホバ)の言葉と同じ 「アッラーの他に神はなし。 頭に信仰告白、シャハーダといわれるものがある。 ります。 スラームの成立です。アバーダートと言われる宗教的義務が になりますが、七世紀、ムハンマドによる宗教改革、 でないでしょうか? この言葉が思い出させるのは、 ベ からず。そはエホバは妬む神なればなり」。実に強烈な言 その五柱つまり五つの大切な義務なのですが、 ヘブライ語とアラビア語による二つの神 ムハンマドは神の使いなり」。この かなり それ その

す。 る 一 た、 になってでてくるのだろう、ということですね。モーゼ自身は のことが恐らく、このコンプレックスを感じさせるような言葉 言葉です。 ば意味がない言葉だからです。言い換えれば極めて多神教的 は大きなパラドックスがあることにみなさんも気がつくはずで いう神はもともとはシナイ山の一地方神だったといいます。 ムハンマドの教えは実はヘブライズムの根元への回 と私は理解しています。またこの二つの言葉に中東におけ 何故ならこれらの神の言葉は他の神の存在を前提しなけ 神教の本質が現れていると思うのです。すなわち、 事実いろいろな人の研究によりますと、 ヤハウェと 帰であ 0

私はこのことに非常に意味があると思っています。なぜなら

となのですけれど、「モーゼ」とは、Born fromという意味だから、これだけでは名前にならないのだそうです。国際比較文から、これだけでは名前にならないのだそうです。国際比較文明学会の会報にそのことを発表したその人は、モーゼは本当はいピ・モーゼと言われていたというのです。それだとBorn from Nile、そういう意味になります。実際、幼少のモーゼは夢の舟に載せられてナイル河に流されましたから、それをファラオのお妃が拾って養子にするわけですから、「ナイルの子」はなかなかよく考えられた名です。

またその当時の社会状況ですが、海の民フェニキア人によってもたらされた西アジアの農耕の天神バアルがエジプトでも信者を集めている。エジプトの神々プラス北方からもたらされた 門でル、これは強力な神です。あるいはこれがあのヤハウェの 言葉の裏に、またシナイ山でのモーゼの念頭にあったのか、と思われる事象が聖書には書かれているのです。つまり、モーゼはシナイ山に入って帰ってこない、待てど暮らせど帰らないから、モーゼはもう帰らないのではないか、彼がいうヤハウェ神(エモーゼはもう帰らないのではないか。だから我々は我々の神をつくろう、と言い出して、アロンという人が音頭をとって、みんくろう、と言い出して、アロンという人が音頭をとって、みんなが持っていた金を集めてそれで鋳出したのが金の犢だった。

は一神教の成立の原風景であろうと思うのです。は一神教の成立の原風景であろうと思うのです。そしてこれが実いの嫉妬心、怒りがあった、ということです。そのような凄まじな十戒を刻んだ石版は粉々に砕けるのです。そのような凄まじな十戒を刻んだ石版は粉々に砕けるのです。そのような凄まじな小戒を刻んだ石版は粉々に砕けるのです。そのような凄まじな小戒をが強いがあった、ということです。そしてこれが実いの嫉妬心、怒りがあった、ということです。そしてこれが実いの嫉妬心、怒りがあった、ということです。そしてこれが実は一神教の成立の原風景であろうと思うのです。だから、やはりモーバアル神を形象化すると牛になるのです。

#### 日本の場合

あります。
私がそれに対して、対照的に挙げたいのが、西行法師の歌で

こぼるる」
「なにごとのおはしますかは知らねども」かたじけなさに

ん。そしてが神道の聖地を拝んでいる。まずここには宗教の壁がありませが神道の聖地を拝んでいる。まずここには宗教の壁がありませかでありますけれども、西行は武士出身の仏教僧ですね。それこれは西行が伊勢神宮を拝して詠んだ歌であることはほぼ確

グ・グレイトの感得です。それが、西行の歌になっていると私ないですか。ここにあるのは、目に見えない一者、サムシン「なにごとのおはしますかは知らねども」ここがすごいじゃ

お構いなし、日本人はいかなる仏像にも手をあわせる。 インドから来た天をつかさどる神。ところがそんなことは一 釈天って何の神ですか? と言われたら答えられない人がほと ほとんど問うていません。柴又に行って帝釈天を拝んだ人も帝 は不思議なことに、 ちらは大日如来、あるいは観音菩薩と様々なのですが、 帝釈天がいる、ここには吉祥天、こちらは阿弥陀如来、 の人が多神教と言っていますが、 は思います。この歌が象徴するように、 んどじゃないですか? 帝釈天というのはインドラ神ですよ、 「現し身」に過ぎない。「仏もまた塵」なのです。 八百万の神々や諸如来・諸菩薩の仏たちはすべて仮の姿、 単なる無知からでしょうか?そうではなく、 自分が拝んでいる対象が何かということを 私はそうではないと思うので 日本人の信仰は、 例えばここに 実は日 日本人 という またこ 多く 切

認めざるを得ません。

アッラーとは

教的なのです。

本人の信仰であろうと思います。

ですから、

実はこの方が

神

は、

て、サムシング・グレイトなる一者を透視している。これが日

本人は、そこにある仏像は究極の存在ではないと暗に了解して

いるのです。

単なる「現し身」、

仮の現われで、それを通し

Religioというものの意味に行きつきます。 ブライズムに帰りますと、 われわれはそこに宗教の語源 すなわち、 それ は

> という一点を見ますと、この一神教といわれるものの、 他」の基本的姿勢はここに確立しております。そしてこの排他 そこには必然的に他を「排除する」という行為が伴う。 よって自ら「選民」となること、これが契約なのです。 て多神教的な性格が露呈している、こういうことをわれ 「契約」である。 ある神をある民が選び、 まさにその選択に だから わ れ

名前、 す。 ではDieuになっている。 れど、その出 を傍聴するとそれを聞くことができます。アラブ諸国 さんがニューヨークの国連、 ことですね。ですから、国際会議ではどう訳されるか? とは何かというと、古代シリアからメソポタミア一帯にあった アラブ語は国連公用語ですから、アラブ語で演説するのですけ つの固有名詞ではなく「神」を意味する。ただ「神」、 山の洞窟内で大天使ガブリエルから神のお告げを聴いたわけで ッラーのところは英語ではGodになっている、 ムハンマドですが、彼は西暦六一○年、 Mr. President, Ladies and Gentlemen なんて始めませ ガブリエルは、ヘブライズムの大天使です。ではアッラー アルまたはエルのアラビア半島での呼び名で、これは一 で始めるのです。それを同時通訳で聴いてみると、 だしは必ず「慈悲深きアッラーの御名において アッラーという言葉をそういう風に パリのユネスコに行って国際会議 齢四○にしてヒラー フランス語 という んよ。 の代表 その

呼び方だということであります。 も議論したことあるのですが、 感じるのです。そのことを、チュニジアのファンタール教授と 訳しているのです。 私はアッラー それぐらいこれは一般名詞なのですね。 の名にArabité(アラブ性)というものを やはりアラビア半島独自の神の L

#### 結界の論理

越〉

ということです。Clôtureという言葉がありますね。 彼が言いたいの 言いました。これはびっくりするような表現ですね。すなわち の特徴であり、 ここでは「分ける」ということが大切です。 で講演しているので、 ので失礼しますが、レジス・ドゥブレは当然ながらフランス語 使っている言葉はdissocierです。いささかフランス語が多い たのですが「神の創造は分けること(séparation) れは非常に参考になった講演であります。彼は日仏会館で話し ス・ドゥブレ す。それにはまず私が数年前に聞いたフランスの哲学者レジ が内と外を分けるものである、というのですね。これが生物 ここで私は、 という。「光と闇、 (Regis Debray, 1940-)の話を紹介したい。こ は、 鉱物には皮膚がない。 「結界の論理」ということを考えてみたいの サクレSacréというものは「結界」を持つ 私のノートもフランス語だけなのです。 天と地、男と女を分けた」。それで 皮膚が国境の始まりだと 彼は皮膚というも から始まっ クロ 1チュ で

> う語 私が ているんですね。ところが、ドゥブレがこの後で述べたことが された空間です。したがって、Sacralisation というこの言 面白かった。「塀によって囲われた共同体の生存のために templeなのです。Templeには「切る」という結界の意味が入っ でいる。ギリシア語で〈切り取られた空間〉を意味するのが ルとは閉ざされた空間なのです。そこからCloftre が必要となる」と。 が出来ている。ラテン語でいいますとlocus closus、 「聖化」と訳したその言葉も内と外を分けること、 (僧院) とい

非常に参考になったことがあります。彼は、そのような壁に閉 ばならないのですね。しかしドゥブレの言ったことで、 神の国には、身を尽くし、心を尽くして狭き門から入らなけれ ジッドの小説La Porte étroite『狭き門』が物語るように、 間としての神の国が考えられている。ですから、アンド ね、 間の意味なんです。 ridaezaに行きつくのですが、それがまさしく壁に囲まれた空 です。Paradiseの語源をたどりますと、古代ペルシア語のPai の世界では「天国」もまた閉ざされた空間である、ということ う、ということです。希望というものはそこにある。また、こ 壁に囲まれた一民族が見上げる空で、その祈りの目は空に向か すなわち「超越」transcendenceとは万人のもの 修道院の語源もそれに由来する。そういった閉ざされた空 すなわち Cloître、英語ですと Cloisterです では、

がドゥブレの講演のキーポイントでした。共同体を守るが、そこには〈外へ〉の扉が必要である」。これいうことをいう。そして「画一化は人間の死だ、だから、壁はざされた空間に住んでいる人間のUniformisation(画一化)と

# 禅は無聖――壁の不在

サンスクリットではSriという言葉がありますけれど、それに 語の言葉を強いて挙げるとすれば、おそらく「妙」ではない いう概念はない、ということですね。久松先生はこの著ではな です。この『東洋的無』は、 たのですね。『東洋的無』という名著がありますけれども、 壁に囲まれた共同体と超越者とのかかわりであることを見抜い 久松真一であろうと思います。 いただきましたけれども、 大で宗教学を講じた方ですが、 かもしれません ということです。 他のところで漏らされたことですが、Sacréにあたる日本 日本には本来キリスト教的な意味での「聖なるもの」と 禅にはSacréはない「禅は無聖」、と断言されているの このような閉ざされた超越というものを考えたのが、 妙。 西田幾多郎の直弟子の一人です。 「南無妙法蓮華経 みなさんにも読まれることを勧め 私もこの先生に心茶会で教えて ヨーロッパでの聖なるものとは 0) 「妙」です。 そ

# エデンの園にも壁があった

٤, れは大きな意味を含んだ言葉ではないでしょうか。 りません。 に帰れなくしたのか、ということです。エデンの園全体ではあ もう一つ、重要な記述があります。それは神がこの二人をどこ 園から追放される二人を見張っていますね。そしてこの章には とです。この図 て扉はありえませんから、この園は壁に囲まれていたというこ 小天使ですけれど、それを置いたという記述がある。壁無くし のことでわかる。つまり、アダムとイヴが再び帰らないように は出てきません、しかしながら、壁があったということは、 たエデンの園には壁があった。聖書には直接「壁」という言葉 これがエデンの園のイメージなのです。しかし、聖書に描 ナツメヤシの。こんこんと清らかな水が湧き出ている果樹園 人の考えていた天国は何かというと、果樹園なのですね ことに気がつくようになったのです。エデンの園は天国に擬さ ものと思っていたのですが、そうではなしに壁がある、という げておきたい。私もかつてはエデンの園は無垢の大自然にある れます。栄光のエルサレムを考えるユダヤ人と違ってアラビア そこで、 神はその園の扉の前に炎の剣を持つ天使、ケルビムという 「生命の樹」へと帰る道を閉ざした、とあります。 神は、この二人に、エデンの園に神が自ら植えた第 実はエデンの園にも壁があったということを申し上 (図3)を見てください。ケルビムがエデンの か



図3

# 中世フランス文学への影響

いるでしょう。全体が詩ですからこちらも詩文で訳さなければて、今度はフランス文学を取り上げましょう。一三世紀の名作在のフランス語では読めませんし、原典からの邦訳はありません。それを現代仏語訳も参考にしながら私なりに訳してみました。実はこの長編作品全体が韻を踏んで書かれた詩なのです。ここに選んだこの四行は、Li murs fu hauts et tous quarrés, et barrés。そこの下にli vergiers, entré bergiers。全部韻を踏んでむるでしょう。全体が詩ですからこちらも詩文で訳さなければ

を試みました。するとこうなります。ならない。どうしたか、私は日本の詩の韻の七五調で訳すこと

果樹園に/牧人たりと入りたるはなし。」(『籬にあらで囲うとや/高き石壁方形に/巡らしければその「籬を

スまで入り込んでいたか、を雄弁に物語るものです。 これはいかにイスラーム風のエデンの園の観念が中世フラン

## 帰属という問題

ここでもう一つ、哲学的な議論に入ることを許してください。それは、囲われた壁の中に住むものたちが持つ信仰とは何い。それは、囲われた壁の中に住むものたちが持つ信仰とは何い、という問題なのですが。ヘブライ原典から聖書の仏語新訳を出した人にアンドレ・シュラキという人がいます。イスラエルの大変な学者です。この人からもらった聖書を読んでみたのですね。すると、Foi「信仰」と訳せる語をAdherence(帰属・ですね。すると、Foi「信仰」と訳せる語をAdherence(帰属・に日本語では訳されているのです。「信仰」はフランス語ではFoiとに日本語では訳されているのを真実とするなり」と、このようむところを確信し、見ぬものを真実とするなり」と、このように日本語では訳されているのを真実とするなり」と、このように日本語では訳されているのです。それをシュラキ流の講演は「希望という救い」という二〇〇七年の回勅になっての講演は「希望という救い」という二〇〇七年の回勅になっての講演は「希望という救い」という二〇〇七年の回勅になっているのですけれど、このくだりに信仰の一つの定義を見ることが出来る、と教皇自身が述べているのです。それをシュラキ流が出来る、と教皇自身が述べているのです。それをシュラキ流を出しているのです。それをシュラキ流のでする。

言っているのですね。それを援用しますと、「この姿勢によっ る」と、すなわち「精神の揺るがぬ姿勢」である、とトマスは 仰の定義、解釈を援用しています、「信仰は一つのhabitusであ

一つのhabitusという姿勢によって、知性は、

自ら見るこ

.来ないものにも同意する」となる。それを「私たちの内

(シュラキによれば〈帰依〉すること)によって、

信仰

ですよ。だから基体と私は訳しました。このsubstantiaを いうことです、「下に置かれる」「下にあるもの」「基体」なん

「実

方にはちょっと難しいかもしれませんね。Subとは「下」と

体」と訳す人もいます。

教皇はここでトマス・アキナスの、

が

何かに帰属して(adherenceして)、それが一つのhabitus

そうすると、このsubstantiaというものは、

結局は、

皇の回勅の言葉ですから、

これは本当に私がびっくりしたこと が存在する」、というのですね、

教

にこそ「全き、

本当の生命

よって、私たちが望むものが既に存在している。」そしてそこ

種の中にあるといってもいいが

Substantia U

と訳される。これは、 ですね。hypostasisというギリシア語がラテン語でsubstantia と、この問 見えざるものの証しである」、と言われる。こうなってくる のですね。 にいえば「信仰すなわち帰依、 教皇はそれを「望まれるもののhypostasisであり、 伊東先生はよくご存じのことですが、 他

.題がhypostasisとsubstantiaという語に行きつくの あるいは帰属は」、とこうなる です。

体に帰属しなくてはならない、ということが明言されている なりますね。すなわちここには、 うものが起り、 揺るがぬ姿勢になっている、ということから、 そこに、救いというものがある、ということに 希望というとき、一つの 本当の信仰とい

ね。 ね 供え物をしますね。 習慣が日本では薄れてきている。 がその munusを、 ものが共通項になってくる。バリ島に行くと今でも毎朝、 のに供養する、供養を共にするものがCommunityとなります で遡ると、「捧げもの」あるいは れでわからなくなった。そうではなく、その語源のmunusま シュの本を訳した人は、そのまま「贈り物」と訳していて、 訳しているんです。ル・ドンは、贈り物ですね。このラト 日本にも去年来てもらったセルジュ・ラトゥーシュは1e donと 神性を敬い供養する。munusというラテン語ですが、これを を共にする(co)もの、というこの定義を加えたいのです。 れば議論したいと思います。私はこの共同体というものにもう つの定義を加えたい。すなわち、共同体とは munus ここはかなり哲学的 実は、 ですから日本の場合ですと、 日本人もこれによって一つの共同体といえるのです。 捧げものをしていますけれども、そういう 神社ではお賽銭を投げ手を合わせています な議論になるので、またあとで質問 祖霊崇拝とか山岳信仰という しかし、お盆には皆、 「供え物」なのです。 供 祖先に 同じも

# 閉ざされた共同体

(平和の家)、救済の共同体、こういうことになります。でも、その壁が高くなるほどに、見上げる空は狭くなる。この投済の共同体はのちにバチカンによって「キリストの神秘体」と呼ばれました。それから、救われるものの共同体、これがイスラームの「ウンマ」の意味でもあります。だから、ダール・スラームの「ウンマ」の意味でもあります。だから、ダール・スラームの「ウンマ」の意味でもあります。だから、ダール・スラームの「ウンマ」の意味でもあります。

す。そして、もう一つ、イエスが行った改革がある。 りの神」でありました。それをイエス・キリストは、 の心の啓示でした。それまでの神は、ヘブライズム本来の いうことは、まさしくそこに起因する、と私は解釈していま いうローマ人ではなく、ユダヤ人自身が彼を磔刑に送った、 り場をなくしたのです、イエスは。実は、ボンシオ・ピラトと 民意識の払拭」があります。「選民意識」というユダヤ人の寄 あった、と私は捉えております。まずそこにはユダヤ人の「選 のような壁を取り払うことだった。ヘブライズムの内部革命で す。決してそうではない。 意しただろうか、と問わねばなりません。そうではないはずで 「愛」であるという。つまり、一八○度の転換を行っているの しかし、ここでイエス・キリスト自身はこのような考えに同 イエスの行ったことは、まさしくこ それは神 神は 怒 と

全人類に開かれた、世界宗教になっていくのです。です、神の本質について。この革命によって、イエスの教えは

# 結界を破ったボロブドゥール

うと、 とで、 は、 えられた基壇です。ではそれがなぜ付け加えられているかとい 下の壇は少し広くなっているでしょう? ん中に、無窓の大塔がある。 に言いますと、六層の方形壇、三層の円形壇でできていて、真 を破っているのがジャワのボロブドゥール(図4)だというこ はり、Civitas(城壁都市)、cityになっている。ところがそれ けれども、よく見ると、周りにちゃんと城壁があるのです。や の図を私はブータンとか、チベットとかいろいろ見てきました けれども、 ぜならば、そこには救われたもの、如来や菩薩が描かれている なったといいましたけれども、曼荼羅という大乗仏教の宇宙 リストの神秘体が救済の対象とされた、救いのコミュニティと 界」という言葉があるので、それを使っていきたいと思います。 曼荼羅も実は結界である。実は壁があるのですね。先ほどキ 閉ざされた聖域ということを話してきたのですけれど、「結 やはりこれも結界である、こういうことになるのです。 その本来あった基壇に描かれた浮彫の絵を隠しているの 少しだけお話したい。ボロブドゥールというのは、 阿修羅、 罪人の類は描かれていないのです。 計九層の壇があるんですが、 これはあとで付け

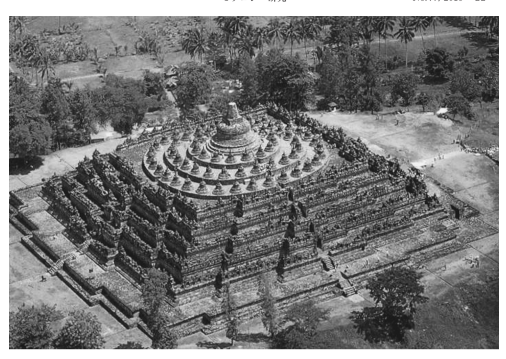


図4

海の思想であります。 海の思想であります。 そこに至るに畜生の欲界から始める、これは空地ののですが、そこに至るに畜生の欲界から始める、これは空かるのですが、そこに至るに畜生の欲界から始める、これは空かるのですが、そこに至るに畜生の欲界から始める。これは空かるのですが、そこに至るに畜生の欲界から始める、これは空かるのですが、そこに至るに畜生の欲界から始める、これは空かるのと、実は、異国日本で同時期に生きた空海の思想、『十住心のは、実は、異国日本で同時期に生きた空海の思想、『十住心のは、実は、異国日本で同時期に生きた空海の思想、『十住心のは、実は、異国日本で同時期に生きた空海の思想、『十住心のは、実は、異国日本で同時期に生きた空海の思想、『十住心のは、実は、異国日本で同時期に生きた空海の思想、『十住心のは、実は、異国日本で同時期に生きた空海の思想、『中国 にいるのですが、そこに至るに畜生の欲界から始める、これは空海の思想であります。

のキリスト教を唱えたわけであります。
しかし、どうでしょうか。壁を作らないのでありました。閉ざされた共同体の拒否から、無教会派無教会とならざるを得ない。内村の教会とは他ならぬ大自然そしかし、どうでしょうか。壁を作らないのです。するとそれはしかし、どうでしょうか。壁を作らないのです。するとそれはしかし、どうでしょうか。壁を作らないのです。は名になった。

#### min

そこで最後に、サクレに対するアニマということを考えたい

のです。ラテン語ではアニマ(anima)、ギリシア語ではプシのです。ラテン語ではアニマ(anima)、ギリシア語ではプシルるものなのです。息・気・生に宿る力、霊(タマ)というも後者に対する言葉が「霊性」であります。このことを言いたいた者に対する言葉が「霊性」であります。このことを言いたいたいです。すなわち、サクレは天に向かう。と思います。サクレが上を向くものに対してアニマは全人類ののです。ラテン語ではアニマ(anima)、ギリシア語ではプシルです。



のです。 ケ (psyché)、日本では「霊魂」と、こういう風に言われるも

physis ね。 連続している、という考えであります。またアリストテレスの 動物的なアニマもあり、その中に植物的なアニマもある、こう 竹中君が作ってくれた図ですけれども、 ういう構造で書いております。その図 よると、下位のアニマが上位のアニマに連続的に現存する、そ 切り離したのは、一七世紀の科学主義です。アリストテレスに 別視していないことです、あのアリストテレスも。 の三段階が描かれていますが、ここで重要なのは人間だけを特 私は学生時代に読んだのです、セミナーで。 本があります。このDe Anima(アニマについて)というのを 界の哲学にならなければいけない、と言っておられるものです これは天台本覚論の言葉で、梅原猛さんが、これこそ将来の世 アニマは世界に遍在すると言いたい。「草木国土悉皆成仏」、 (werden) に近いものです。 しかし、アリストテレスにはDe Anima『霊魂論』という 自然という観念も、「存在」(sein)というより「生 (図5) がありますね。 人間のアニマのなかに 植物・動物・人間 人間だけを

エーゲ海文明、すべての地で私が見てきた美術のモチーフに現た。しかしながらそれが、日本だけじゃない、クレタ文明、豊穣の三日月地帯」ではないか、ということを私は述べましそこで、このようなアニマを生きてきたのが、「西太平洋の

のであろうと私は理解しているのです。 いっことです。ではそれわれているのです。大地母神がいたということです。ではそれが、そこだけかというとそうではない、ヒマラヤにもありまが、そこだけかというとそうではない、ヒマラヤにもありまが、そこだけかというとそうではない、ヒマラヤにもありまがある。またこれはケルト文明のモチーフの曲線にも通じるものであろうと私は理解しているのです。 大地母神がいたということです。ではそれわれているのです。大地母神がいたということです。ではそれのであろうと私は理解しているのです。

前に言いましたようにヨーロッパでは四世紀に、キリスト教の公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共にそれまで生きていた母なる神、大地母神、Magnaの公認と共により、

やはりデカルト・ベーコンの時代、伊東先生の言われる一七

し)です。 し)です。 といえるのです。これをどう呼ぶか? Parricide(両親殺を殺したヨーロッパはここで父なる神のほうも殺してしまっ対する激しい熾烈な戦いが終わりを告げた時、前に母親のほう が利するこの時代に自然観は変わったのです。そして、教会に世紀の科学革命なのですが、神学にたいして自然科学のほうが

原理主義と表現するものであります。 を破滅の寸前まで追い込んでいる金融工学、 う、ということですね。この所有欲の最たるものが最近 ない。蜃気楼のように、逃げ水のように先に先にと行ってしま は貧困化していく、というのです。ところが所有欲には限りが 拡大すれば拡大するほど、本当の自分、内なる存在というもの 所有は反比例の関係にある、ということを発見します。 Marcel, 1889-1973)は、それを追究しながら、 ういう風に私は考えます。 く。それを埋めようとしたのが、「所有」の追求であると、こ その両親を失った人間は限りなく孤独に、 ガブリエル・マルセル あるいは私が 空虚 結局、 の世界 所 T 市

のではないか。

よく考えると、トインビーが言ったことが現実化しつつある

すなら、それ以後生き残ることはないであろう。」であろうか? もし、仮に母なる大地の子である人類が母を殺「人類は母なる大地を殺すのであろうか? それとも救うの

# これがトインビーが残した言葉であります。

# タナトスの噴出

存在ではなく所有の文化で作られた世界には、現在に至っ存在ではなく所有の文化で作られた世界には、現在に至ったいう現象として表れているのではないか、ということをのです。
| 一一そういう現象として表れているのではないか、ということなのです。

## いのちの文明へ

tiaではなしに、統合知Sapientiaというものであります。 した二つの緊急声明、それはですね、結局は全人性の回復、それから「統合の学としての地球倫理学」への呼びかけであったと思います。だからこれまた伊東先生と私が完全に一致するとと思います。だからこれまた伊東先生と私が完全に一致するとと思います。だからこれまた伊東先生と私が完全に一致するとれから「統合の学としての地球倫理学」への呼びかけであったれから「統合の学としての地球倫理学」へ方向を転換しなければな我々は、今こそ「いのちの文明」へ方向を転換しなければな

> れが重要になってくると思います。 このような「地球倫理」を考えるとき、そこに資するものと 人類の終焉となる、ということを彼は予告しているのです。 このような「地球倫理」を考えるとき、そこに資するものと して、ユネスコによる「文化の多様性に関する世界宣言」、そ して、ユネスコによる「文化の多様性に関する世界宣言」、そ も前ですけれども、「二一世紀は行れば、二一世紀はそのまま う」、つまり精神性を取り戻さなければ、二一世紀はそのまま う」、つまのことを暗示したのがアンドレ・マルローで、もう五〇年

私はロゴスというものを今日の発表で否定したのではない、 ということを最後に述べておきたい。ロゴスとは言葉なのですり、言葉なのです。ミヒャエル・エンデ(Michael Ende, 1929ー1995)、これはドイツの作家でありますけれども、こういうことを言っています、「ヘブライ語では言葉はテーヴァという。テーヴァは言葉であるとともに船も意味する。あのノアは方舟によるとともに言葉によって救われたのだ。」

バーをもってしても測れない」、という形容をしているのでも、ソクラテスが彼のことを、「その深さはロドス島のダイニア(今のトルコ沿岸)のエフェソスに生まれた人ですけれどPanta rei「万物流転」ということを説いた人です。これはイオーのでである。

いと思います。す。ですから、この人の言葉でもって今日の話を終わりにしたす。それくらいヘラクレイトスの知恵は深い、と言っています。それくらいヘラクレイトスの知恵は深い、と言っていま

うことですね。 ているのです。我々は先賢古聖に学ぶものがたくさんあるといそして、Sophia(智)とはそれだ、とヘラクレイトスは言っ「われに聴かず、ロゴスに聴いて、万有の則一を悟るとよい」

ご清聴ありがとうございました。

#### 討

- (1) 原文 "This new holism recognizes the enfoldment of the whole in its 'parts' and the distribution of the 'parts' over the whole." (Message from Tokyo, 1995) 直訳は「新しいホリスティックな立場は、全体がその部分に包含され、部分が全体に行き渡っていることを認識する。」
- は外に出して戸を閉める」の意。 (2) Forclusion, オーギュスタン・ベルクの造語、「都合の悪いこと
- のこと。 中村桂子+服部英二 鼎談 現代文明の危機、三・一一以後」参照(3) 藤原書店『環』四七号、二〇一一Autumn号、「A・ベルク+
- (4) Symposium 'Cultural Diversity and Transversal Values', ユネス通底の価値 ――聖俗の拮抗をめぐる東西対話』(麗澤大学出版会、二〇〇七)がある。

- ア』(教友社) がある。まれ、解説されている。近刊には『ハヤトロギアとエヒイェロギ(5) 東大の神学者、宮本久雄氏によって『ハヤトロギア』の語が生
- ン n ... ス、牛の神ともつながる。 に流されファラオの妃に拾われた伝承あり。またハピはのちのアピ6) ハピはナイル河の別名、幼少のモーゼが葦船に隠されナイル河
- (~) Guillaume de Lorris et Jean de Meun; Roman de la Rose, Vergen de Déduit', 1. 467-470.
- ると「神は全き存在である故、何も持たない」ことになる。(8) Gabriel Marcel 'Etre et Avoir' におけるマルセルの定義。彼によ
- (9) 本来この武闘勢力が自分たちの呼称として使っていた「イラク(9) 本来この武闘勢力が自分たちの呼称としていたのは、あくまたものが「ダーイシュ」。彼らが正式呼称としていたのは、あくまで「イラクとシリアのイスラーム国」にあたるアラビア語表記で「アッ=ダウラ・アル=イスラーミーヤ・フィ・ル=イラーク・フッ=シャーム」(昨年六月からは「イスラーム国」アッ=ダウラ・アル=イスラーミーヤ・フィ・ル=イラビア語表記で「イラクとシリアのイスラーム国」にあたるアラビア語表記がISIL(Islamic State in Iraq and Levant)。最近はむしろISのみで表記さいる。
- (1) 原文は 'le 21ème siècle sera spiritual ou ne sera pas.' デンマークの新聞のインタビューでの発言。ne le sera pasではないことに注意。の新聞のインタビューでの発言。ne le sera pasではないことに注意。の新聞のインタビューでの発言。ne le sera pasではないことに注意。

「納得する」、すなわち統合知。ここでは「悟る」と訳した。homologeinという原語は、「共なるものを認める」の意、全人的に(2) Herakleitos "Fragments 50-1"の 服部訳。「知る」とも訳される

る。) る。) る。)